# Gerusalemme: una presenza, nella Torà, silenziosa ma significativa



Don Michelangelo Priotto

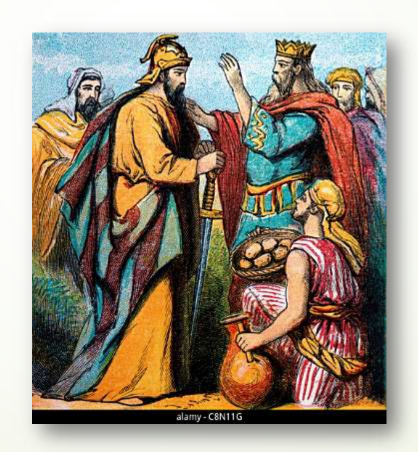
- Apparentemente la presenza di Gerusalemme nella Torà, o Pentateuco, è nulla; infatti, non vi compare alcuna sua citazione, ma soltanto a partire dal libro di Giosuè, dove in 10,1 viene ricordato il nome di un re di Gerusalemme: Adoni-Zedeq.
- Tuttavia, pare strano che nel testo fondamentale della rivelazione e della pietà giudaica sia assente quella che è la città sacra per eccellenza, la città di Dio.
- Sono presenti tre passi interessanti al riguardo, due nel libro della Genesi (Gen 14,17-19 e 22,1-14 e uno in Dt 12,1-5).

### L'incontro di Abramo con Melchisek, re di Salem (Gen 14,17-24)

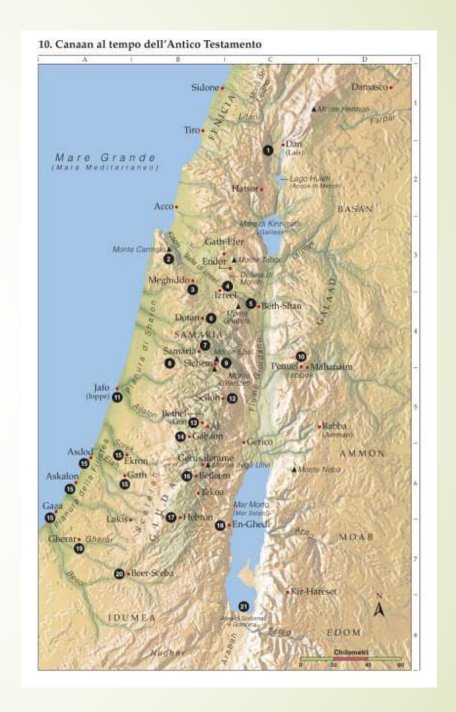
17 Quando Abram fu di ritorno, dopo la sconfitta di Chedorlaòmer e dei re che erano con lui, il re di Sòdoma gli uscì incontro nella valle di Save, cioè la valle del Re. 18 Intanto Melchisedek, re di Salem, offri pane e vino: era sacerdote del Dio altissimo 19 e benedisse Abram...



■ Il climax dell'intero c. 14 è costituito dall'incontro di Abramo con il re di Salem, una figura non menzionata prima, ma la più importante. Chi è questo re e da dove proviene?



- Tre sono le indicazioni:
- «e uscì il re di Sodoma incontro a lui»
- «valle di Save, cioè valle del Re»
- ((re di Salem)).



#### Sodoma

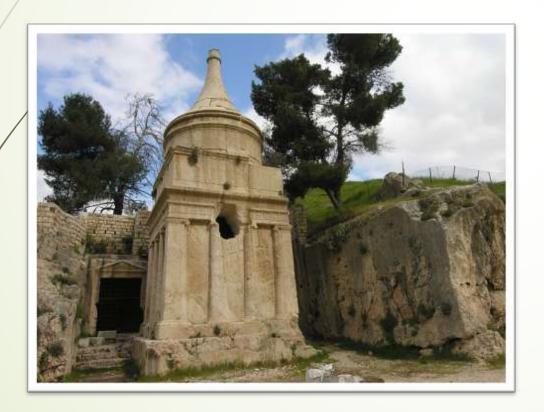
Non si specifica il luogo del ritorno di Abramo; possiamo soltanto presumere che ritorni lungo la valle del Giordano e il Mar Morto, certamente non in Sodoma stessa, perché è da essa che il re esce.



#### Valle di Save, cioè valle del Re

- La localizzazione «della valle di Save ('el-'ēmeq šāwēh)» è molto incerta, anche perché in ebraico 'ēmeq e šāwēh sono sinonimi: valle o pianura.
- L'espressione compare solo più una volta in 2Sam 18,18, ma senza indicazioni geografiche precise:
- «Ora Assalonne, mentre era in vita, si era eretta la stele che è nella valle del Re, perché diceva: "lo non ho un figlio per conservare il ricordo del mio nome". Chiamò quella stele col suo nome e la si chiamò monumento di Assalonne fino ad oggi».

Si presume che possa essere nelle vicinanze di Gerusalemme, alla congiunzione della valle della Geenna e della valle del Cedron; ciò probabilmente in consonanza con la possibile interpretazione di Salem come Gerusalemme.





#### Salem

#### **Tradizione** antica

Nei testi di esecrazione egiziani (XIX-XVIII sec. a.C.) e nei testi di El Amarna (XV-XIV sec. a.C.) la città è conosciuta come Urushalim / Urusalim (lett. «la fondazione del [dio] Shalim»).





#### **Tradizione** salmica

- Il termine compare solo più nel **Sal 76,3** in parallelo con Sion in quanto luogo del tempio:
- «È in Salem la sua tenda // in Sion la sua dimora».
- Nel salmo certamente significa Gerusalemme. Nel Sal 76,3 la menzione di Salem è seguita dall'affermazione della futura distruzione delle armi (v. 4), in consonanza con testi quali Is 2,1-5; Mi 4,1-4; per cui il termine šālēm richiamerebbe šālôm (pace).
- Si tratterebbe dunque di una reinterpretazione in chiave messianica, lettura non strana, se si pensa che l'interpretazione posteriore identifica *Salem* con Gerusalemme.

#### Tradizione giudaica

- In Genesi apocrifo 22,13 il nome Salem è seguito dalla precisazione: «che è Gerusalemme».
- Nel TgO Salem viene tradotto con «Gerusalemme».
- Giuseppe Flavio interpreta Salem come Gerusalemme (Ant 1,180).
- Così la tradizione giudaica e cristiana posteriore.



#### **Tradizione** biblica

- Una conferma della connessione con Gerusalemme potrebbe venire dal nome malkî-şedeq, nome costruito come 'ădōnî-şedeq (cf. Gs 10,1), un re cananeo di Gerusalemme.
- Entrambi potrebbero essere nomi teoforici del dio sedeq o di un epiteto di questo dio ('ēl 'elyôn), per cui i due nomi potrebbero significare: «sedeq è il mio re (Melchisek)» e «sedeq è il mio signore».
- Deriva dalla medesima radice sedeq il nome del sacerdote Zadok, un sacerdote del santuario di Gerusalemme al tempo di Davide.

#### Conclusione

- L'identificazione di Salem con Gerusalemme potrebbe riflettere un'antica tradizione davidica connessa con l'antico culto di Şedeq e con i suoi re-sacerdoti. Melchisedek va incontro ad Abramo e identifica il Dio di Abramo con il suo 'ēl 'elyôn.
- L'interpretazione di Salem come Gerusalemme questa sembra in ogni caso l'interpretazione del redattore è significativa; infatti, la città non solo non rientra nelle località del ciclo di Abramo (come Sichem, Ebron, Bet-El, Bersabea), ma risulta per secoli una città pagana, in lotta con Israele (Gs 10,1; Gdc 1,8); il suo re è malfamato a causa della sua crudeltà (Gdc 1,7).

- Davide aveva conquistato Gerusalemme senza spargimento di sangue, facendone poi la nuova capitale del regno (2Sam 2,6-9). È verosimile che l'installazione di Davide a Gerusalemme abbia comportato la necessità di legittimare la città sotto l'aspetto storico-salvifico; di qui l'accoglienza dell'antica tradizione di un Melchisek, re di Gerusalemme, cultore del medesimo Dio di Abramo, al quale Abramo stesso paga la decima.
- Gerusalemme diventa nella teologia di Sion il centro del culto, il luogo della presenza di Yhwh, la sua città.

- L'intento del *redattore di Genesi* è di sottolineare l'importanza di Gerusalemme e la necessità di un ritorno ad essa degli esuli e della ricostruzione del tempio.
- Nel medesimo tempo egli evidenzia la radicale diversità della Gerusalemme di Melchisedek rispetto a Sodoma: Gerusalemme è importante dal punto di vista religioso, come segno della fede nel Dio unico, e non dal punto di vista imperiale.

- Dal punto di vista soltanto documentario Salem non sembra riferirsi a Gerusalemme, ma semplicemente a una località della valle del Giordano.
- Tradizione biblica e di quella giudaico-cristiana, si può pensare che Salem corrisponda a Salim, un'abbreviazione non insolita dal momento che uru in sumerico significa «città».

### Il sacrificio di Isacco sul monte Moria (Gen 22,1-14)

■ 22:1 Dopo queste cose, Dio mise alla prova Abramo e gli disse: «Abramo!». Rispose: «Eccomi!». <sup>2</sup> Riprese: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che ami, Isacco, va' nella terra di Moria e offrilo in olocausto su di un monte che io ti indicherò». 3 Abramo si alzò di buon mattino, sellò l'asino, prese con sé due servi e il figlio Isacco, spaccò la legna per l'olocausto e si mise in viaggio verso il luogo che Dio gli aveva indicato. 4 Il terzo giorno Abramo alzò gli occhi e da lontano vide quel luogo... 9 Così arrivarono al luogo che Dio gli aveva indicato... mano contro il ragazzo e non fargli niente! Ora so che tu temi Dio e non mi hai rifiutato tuo figlio, il tuo unigenito». 14 Abramo chiamò quel luogo «Il Signore vede»; perciò oggi si dice: ((Sul monte Yhwh si fa vedere)).



- Quello di Abramo è un cammino determinato da significative indicazioni di luogo:
- «terra di Moria (hammōriyyāh)»
- «monte che io ti indicherò ('mr)»
- «luogo (hammāqôm) che Dio gli aveva indicato ('mr)»
- «il luogo» (hammāqôm)
- «luogo (hammāqôm) che Dio gli aveva indicato ('mr)»
- «Yhwh vede (Yhwh yir'eh)».

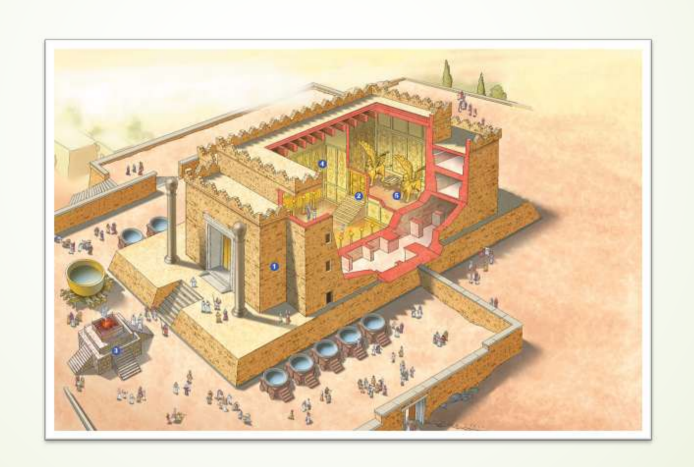
- Osserviamo che il luogo viene indicato da Dio e progressivamente determinato. All'inizio (vv. 1b-2) è Dio stesso che determina il luogo con l'espressione «terra di Moria» ('ereș hammōriyyāh).
- Si tratta di una località montuosa conosciuta, perché Abramo sa subito dove andare, a tre giorni di cammino da Bersabea, senza ulteriori precisazioni.
- Poi per tre volte è un luogo indicato dalla parola di Dio ('mr), senza tuttavia ulteriori specificazioni.
- Alla fine sulla bocca di Abramo compare un nome, Yhwh yir'eh (Yhwh vede), che chiarisce il nome iniziale grazie alla condivisione della medesima radice r'h (vedere);
- Ciò permette pure di chiarire il senso della precedente espressione di Abramo «'ělōhîm yir'eh lô haśśeh» (Dio vedrà per sé l'agnello: v. 8).

- Ciò che si può dire è che si tratta di un antico luogo di culto ben conosciuto, come testimonia la ripetuta espressione hammāqôm («il luogo»: vv. 3.4.9), un termine che ha spesso il significato di «luogo sacro» (cf. Gen 12,6).
- Abramo dice ai servi in modo del tutto naturale che andrà là per adorare (v. 5); Abramo «costruisce l'altare» (v. 9), dove l'articolo determinativo suggerisce più la restaurazione di un altare esistente che la costruzione di uno nuovo; infine, l'espressione «Yhwh vede» (v. 14) suggerisce un luogo con una tradizione cultuale.

**Le versioni antiche** non traslitterano il termine, ma ne rendono il significato, facendo riferimento sia alla radice *r'h* (vedere), sia alla radice *yr'* (temere; *mora'-yah*: il timore di Yhwh); sia alla radice *yrh* (insegnare), come suggerito ad es. da *GenR* 55,9:

- «regione elevata» (LXX, Sir.pal., Giub 18,2),
- «terra vista chiaramente» (Aquila),
- «terra della visione» (Sim, Vulg, Tg sam.),
- «terra dell'adorazione» (Tg aram.),
- «terra degli amorrei» (Peshitta).

■ 2Cr 3,1 da parte sua colloca il monte Moria a Gerusalemme: «Salomone cominciò a costruire il tempio del Signore a Gerusalemme sul monte Moria».



- Dunque, il cammino di Abramo lo conduce alla scoperta non di un monte geografico - quello probabilmente lo conosce bene, vista la facilità con cui si dirige verso di esso -, ma del monte di Dio.
- Questo monte è caratterizzato dal vedere, un vedere indicato da Dio e riconosciuto e fatto proprio da Abramo.



- Per gli esuli non si tratta semplicemente di partire e di tornare a una terra, che essi ben conoscono, quanto piuttosto di tornare ad una terra vista da Dio, da lui indicata e fatta vedere, una terra che non coincide con la precedente visione pre-esilica (fallita), bensì con la visione di Dio.
- Nell'espressione hammāqôm (il luogo) risuona la formula deuteronomistica della centralizzazione del culto, per cui il luogo (hammāqôm) di Gen 22 può far pensare al tempio.

- A ciò si aggiunga in Gen 22 la specificazione dell'**olocausto**, che non compare altrimenti nel ciclo di Abramo; esso richiama facilmente quello che è il sacrificio per eccellenza del tempio (Dt 12,6.11.13.14.27).
- Nonostante le riserve sopra indicate, il luogo del tempio di Gerusalemme sarebbe confacente alla distanza di tre giorni di cammino da Bersabea (70 km).
- A queste allusioni si aggiunga poi il fatto che il termine «Moria» compare solo più in 2Cr 3,1, dove indica il tempio di Gerusalemme.
- A prescindere dallo stretto punto di vista storico, per la generazione esilica e post-esilica era naturale identificare Moria con il luogo del tempio gerosolimitano, e dunque con la città di Gerusalemme.

## Il luogo indicato da Dio per far dimorare il suo nome (Dt 12,1-5)

■ 12 ¹ Queste sono le leggi e le norme che avrete cura di mettere in pratica nella terra che il Signore, Dio dei tuoi padri, ti dà perché tu la possegga finché vivrete nel paese. 2 Distruggerete completamente tutti i luoghi dove le nazioni che state per scacciare servono i loro dèi: sugli alti monti, sui colli e sotto ogni albero verde. <sup>3</sup> Demolirete i loro altari, spezzerete le loro stele, taglierete i loro pali sacri, brucerete nel fuoco le statue dei loro dèi e cancellerete il loro nome da quei luoghi. <sup>4</sup> Non farete così con il Signore, vostro Dio, 5 ma lo cercherete nel luogo che il Signore, vostro Dio, avrà scelto fra tutte le vostre tribù, per stabilirvi il suo nome e farvi la propria dimora: là andrete...

- Il codice deuteronomico è introdotto dalla legge sulla centralizzazione del culto: il luogo del culto è sacro ed unico.
- Questo luogo è unico perché è stato scelto da Yhwh stesso.
- Questo dato è di fondamentale importanza, tanto che la localizzazione concreta del luogo passa in secondo piano.
- Il termine māqôm (luogo) a partire da Dt 12 diventa il termine tecnico per identificare il luogo del santuario.

- Il nome di Yhwh rappresenta nel Deuteronomio la sua stessa essenza e simboleggia la sua presenza.
- Egli sceglie un luogo per «stabilire il suo nome» e «per farvi dimorare il suo nome».
- Si tratta di due espressioni sinonime, perché Yhwh e nome corrispondono.



- L'azione del Signore è duplice: la scelta e la finalità del nome.
- La scelta del luogo di culto è un'attività essenzialmente divina e non il risultato della sua posizione in vicinanza di colli, fonti o alberi rigogliosi; né il risultato di una scelta politica.
- Lo scopo dell'elezione poi è il dono della presenza divina, una presenza reale ed effettiva.
- ► La risposta di Israele è il riconoscimento di questa presenza unica del Signore, che avviene soprattutto attraverso la celebrazione liturgica: «Là andrete».

#### Conclusione

- Il testo suppone un unico santuario per tutte le tribù, il santuario di Gerusalemme, anche se dal punto di vista storico potrebbe essere il santuario di una anfizionia o un santuario antecedente quello di Gerusalemme (ad es. Silo).
- Dal punto di vista della redazione ultima del Deuteronomio questo māqôm è il santuario di Gerusalemme, il tempio.

- Gerusalemme non viene menzionata direttamente, in modo tale che anche i samaritani possano accogliere la Torà.
- L'accento del passo è prettamente teologico; non è tanto posto sulla località quanto piuttosto sulla sua scelta da parte di Dio; è l'idea dell'elezione, applicata non solo al popolo, ma anche al santuario.

- Anche per noi: se l'unicità di Gerusalemme va riconosciuta, lo è soprattutto nel quadro dell'unicità di Dio e del popolo credente in lui, a qualunque razza esso appartenga. È in questo senso che Gerusalemme ci interpella a costruire quell'unità già presente nel suo nome: šālōm.
- Nella Torà una presenza nascosta, ma significativa.

